
 

 

  



 

i 
 

 

नंदी-घोष 
 

सम्पादक-मण्डल 
 

सम्पादक- डॉ0 विकास 
सह-सम्पादक- गौरि 

सलाहकार- मुन्ना, विपुरारी, कृष्णा 

सहयोगी- आययन, डेनी, कृष्णा, िैभि 

किर सज्जा- जयपाल 
 

  



 

ii 
 

 

सम्पादक की कलम से 
प्रिय पाठकों, 

हम गर्व के साथ 'नंदी-घोष' पत्रिका का पहला अंक िस्ततु कर रहे हैं, जो राष्ट्रीय स्वयंसेर्क संघ की 'गुरु गोत्रर्िं द 

ससिं ह' शाखा, हडसन लेन, त्रर्जय नगर, मुखजी नगर जजला, झंडेर्ाला त्रर्भाग, ददल्ली िातं के स्वयंसेर्कों के अथक ियासों का 

पररणाम है। यह पत्रिका केर्ल त्रर्चारों और लखेों का संग्रह नहीं, बल्कि राष्ट्रर्ाद की भार्ना को जागृत करने और समाज के 
उत्थान की ददशा में कदम बढाने का एक समप्रपि त ियास है। राष्ट्रर्ाद और समाज सेर्ा के मागव पर चलने र्ालों के जलए आज का 
समय अतं्यत महत्वपूणव है। त्रर्चारधाराओं के इस संघषव के समय में सही ददशा और मागवदशवन की आर्श्यकता अत्यत्रधक महसूस 

की जा रही ह।ै यह पत्रिका न केर्ल पाठकों के त्रर्चारों को ददशा देगी, बल्कि उनके अंदर एक नया आत्म-त्रर्श्वास भी जगाएगी।  

महाभारत की कथा में ‘नंदी-घोष’ रथ का त्रर्शेष महत्व है। यह रथ अजुवन का सहारा बना, अजुवन को युद्ध के मैदान तक 

पहुँचाने का कायव प्रकया। अजुवन का आत्म-त्रर्श्वास, उनकी क्षमता और उनकी नैप्रतकता ने उन्हे यदु्ध के हर पडार् पर त्रर्जय 

ददलाई। "नंदी-घोष" पत्रिका का उद्देश्य भी यही है प्रक यह आपको सही ददशा ददखाए, आपको राष्ट्रर्ाद और समाज-सेर्ा के 

मागव पर िेररत करे। इस िकार 'नंदी-घोष' केर्ल एक पत्रिका नहीं है, यह एक यािा है – एक यािा त्रर्चारों की, एक यािा 

आत्म-प्रनमावण की और एक यािा राष्ट्र-प्रनमावण की। यह यािा उस ददशा में है जहाुँ आपके त्रर्चारों की शुद्धता, आपके कायों की 
िभार्शीलता और आपकी िप्रतबद्धता से राष्ट्र को सशक्त बनाया जा सके। 

आज जब दुप्रनया के त्रर्प्रभन्न कोनों में त्रर्चारधाराओं का संघषव हो रहा है, तब हमें यह सुप्रनश्चित करना होगा प्रक हमारी 

त्रर्चारधारा सशक्त और सुदृढ हो। 'नंदी-घोष' पत्रिका का मुख्य उद्दशे्य राष्ट्रर्ाद का िसार करना है। राष्ट्रर्ाद का यह बीज जब 

आपके त्रर्चारों में बोया जाएगा, तब यह न केर्ल आपके जीर्न को ददशा देगा, बल्कि समाज और राष्ट्र के प्रनमावण में भी आपकी 

भूत्रमका को सशक्त बनाएगा। राष्ट्रर्ाद की पररभाषा केर्ल अपने देश से िेम करना नहीं है, यह उससे कहीं अत्रधक है। यह एक 

त्रर्चारधारा है जो समाज के हर र्गव, हर व्यक्तक्त को समान रूप से जोडती है। राष्ट्रर्ाद का आधार न केर्ल सामाजजक न्याय और 

समानता है, बल्कि यह भी है प्रक हम अपने देश की समृसद्ध और उसकी संसृ्कप्रत का सम्मान करें। यह पत्रिका आपके भीतर इस 
राष्ट्रर्ादी भार्ना को जागृत करेगी और उसे पोप्रषत करने का कायव करेगी। 

समाज और राष्ट्र के प्रनमावण में त्रर्चारों का आदान-िदान महत्वपूणव भूत्रमका प्रनभाता है। 'नंदी-घोष' पत्रिका का एक 
अन्य महत्वपूणव उद्देश्य है आपको त्रर्प्रभन्न नरेदिव्स से अर्गत कराना। आज के समय में जब हर ओर से अलग-अलग त्रर्चारधाराएुँ 

और दृप्रिकोण िस्तुत प्रकए जा रह ेहैं, तब सही और गलत को पहचानना आर्श्यक हो गया है। इस पत्रिका के माध्यम से आप 

त्रर्प्रभन्न त्रर्चारों, दृप्रिकोणों और नरेदिव्स से पररजचत होंगे, जो आपको समाज के त्रर्प्रभन्न पहलओुं को समझन ेमें मदद करेंगे। यह 

पत्रिका आपके जलए एक ऐसा मचं होगी जहाुँ आप न केर्ल त्रर्चारों का आदान-िदान कर सकें ग,े बल्कि अपने स्वय ंके त्रर्चारों 
को पररष्कतृ भी कर सकें ग।े हम आपको उन नरेदिव्स से पररजचय कराएंग ेजो राष्ट्रर्ादी दृप्रिकोण को और गहरा करेंग।े चाहे र्ह 



 

iii 
 

भारत के स्वाधीनता संग्राम से जुडे नायक हों या आधुप्रनक समय के त्रर्चारक, इस पत्रिका में आपको हर त्रर्षय पर गहन अध्ययन 
त्रमलगेा। 

राष्ट्र का प्रनमावण तभी संभर् है जब उसके नागररक सशक्त, जागरूक और िेररत हों। 'नंदी-घोष' पत्रिका का एक 
महत्वपूणव उद्देश्य व्यक्तक्तत्व प्रनमावण के माध्यम से समाज का उत्थान करना है। इस पत्रिका के लेख न केर्ल आपके व्यक्तक्तगत 

त्रर्कास पर ध्यान कें दित करेंगे, बल्कि समाज की भलाई के जलए भी िेररत करेंगे। महाभारत में अजुवन केर्ल एक योद्धा नहीं थे, रे् 

एक त्रर्चारक, एक नैप्रतक नायक भी थ।े अजुवन की तरह, हमें भी अपने जीर्न में उन गुणों को अपनाना चादहए जो हमें समाज में 

बदलार् लाने के योग्य बनाए। व्यक्तक्तत्व प्रनमावण का अथव केर्ल शारीररक या मानससक त्रर्कास नहीं है, बल्कि यह आपकी 

नैप्रतकता, आपके त्रर्चार और आपकी िप्रतबद्धता का त्रर्कास भी है। यह पत्रिका आपको उन गणुों की ओर िेररत करेगी जो समाज 
के उत्थान में सहायक होंग।े 

समाज की जदिल समस्याओं का समाधान केर्ल साहस और िप्रतबद्धता से नहीं प्रकया जा सकता, इसके जलए 

त्रर्श्लेषणात्मक कौशल की भी आर्श्यकता होती है। 'नंदी-घोष' का उद्देश्य है प्रक ित्येक स्वयंसेर्क और पाठक का 

त्रर्श्लेषणात्मक कौशल िखर हो, ताप्रक रे् समाज की जदिलताओं को समझकर सही समाधान प्रनकाल सकें । आज के समय में, 
जब जानकारी की बाढ है, सही और गलत का चुनार् करना कदठन हो गया है। त्रर्श्लेषणात्मक कौशल से हम सही जानकारी का 
चुनार् कर सकते हैं और अपने प्रनणवयों को िभार्ी बना सकते हैं। इस पत्रिका के लेख आपको उन उपकरणों और कौशलों से लैस 
करेंगे जो आपको समाज की समस्याओ ंका सिीक और िभार्ी समाधान प्रनकालने में मदद करेंग।े 

ज्ञान की गहराई का कोई अंत नहीं है। पसु्तकें  हमेशा से हमारी सबसे बडी गुरु रही हैं। 'नंदी-घोष' पत्रिका में समय-

समय पर महत्वपूणव पुस्तकों की समीक्षा की जाएगी, ताप्रक पाठक उन त्रर्चारों और दृप्रिकोणों से पररजचत हो सकें  जो हमारे 

समाज, हमारे राष्ट्र और हमारी त्रर्चारधारा को गहराई से समझने में मदद करेंगे। यह पत्रिका आपके ज्ञान के जक्षप्रतज को और 

त्रर्सृ्तत करने के जलए समप्रपि त है। यहां आपको न केर्ल भारतीय परंपराओं, संसृ्कप्रत और त्रर्चारों से जुडी पुस्तकों की समीक्षाएुँ 

त्रमलेंगी, बल्कि उन रै्जश्वक त्रर्चारों से भी पररजचत कराया जाएगा जो राष्ट्रर्ाद और समाज सेर्ा के जलए महत्वपूणव हैं। 

प्रिय पाठकों, "नंदी-घोष" का यह िथम अंक आपके समक्ष िस्तुत करते हए हम आशा करते हैं प्रक यह पत्रिका आपके 

जलए िरेणा का स्रोत बनेगी। जजस िकार 'नंदी-घोष' रथ अजुवन को युद्ध के मदैान तक ले गया, उसी िकार यह पत्रिका आपको 

त्रर्चारों के इस संघषव में सही ददशा ददखाएगी। लेप्रकन अतंतः युद्ध तो अपने त्रर्चारों, अपने प्रनणवयों और अपने कमों के आधार पर 
आपको स्वयं ही लडना होगा। इस पत्रिका का उद्देश्य है प्रक आपके भीतर राष्ट्रर्ाद की भार्ना को जागृत प्रकया जाए, आपको 

त्रर्प्रभन्न नरेदिव्स से अर्गत कराया जाए, आपके व्यक्तक्तत्व और त्रर्श्लषेणात्मक कौशल को त्रर्कससत प्रकया जाए और समाज के 
उत्थान में आपकी भूत्रमका को सशक्त प्रकया जाए। 

आइए, हम सब त्रमलकर इस यािा का दहस्सा बनें और 'नंदी-घोष' के माध्यम से राष्ट्र प्रनमावण के इस महान यज्ञ में अपनी भूत्रमका 
प्रनभाएुँ। 

धन्यर्ाद। 

  



 

iv 
 

 

अनुक्रमणिका 

 
1. सम्पादक की कलम से………………………………………………………ii 
2. अध्याय 1: कम्युप्रनस्ट आख्यान और भारतीय संसृ्कप्रत 

(डॉ0 त्रर्कास) …………………………………………………………….1 

3. अध्याय 2: The Buddhist Philosophy of Mind and Consciousness: 

Contemporary Debates and Theories 
(डेनी)……………………………………………………… …..7 

4. अध्याय 3: Tearing Down the Aryan Invasion Theory (पुस्तक समीक्षा) 
(आयवन) ...........................................................................26 

5. दिप्पणी: स्वतन्त्रता में तंि प्रकसका? 
(र्ैभर्).............................................................................28 

 



 

1 
 

अध्याय-01 
कम्यूनिस्ट आख्याि और भारतीय संसृ्कतत 

 कम्यूनिस्ट विचारधारा िे भारतीय समाज के 
साांसृ्कनतक और धावमि क मूल्यों पर गहरा और 

व्यापक प्रभाि डाला है, जो आज भी बहस का एक 

प्रमुख विषय बिा हुआ है। भारत जैसे विविधता पूर्ण 

समाज में, जहााँ सांसृ्कनत और परांपराएाँ जीिि के हर 

पहलू में रची-बसी हैं, कम्यूनिज़्म िे अपिे 

िकारात्मक प्रभािों के चलते समाज की स्थिरता 
और साांसृ्कनतक धरोहर को चुिौती दी। इस शोध पत्र 

का उद्देश्य कम्यूनिस्ट आख्याि (Narrative) 
के भारतीय साांसृ्कनतक मूल्यों पर पड़िे िाले प्रभािों 
की विस्तृत समीक्षा करिा है। यह शोध साांख्यख्यकीय 
तथ्यों के साथ कम्यूनिस्ट आख्याि के प्रभािों को 
स्पष्ट करिे का प्रयास करता है। 
 कम्यूनिज़्म और भारतीय समाज में 
सांसृ्कततक परंपराओं का सघंर्ष: कम्यूनिज़्म का 
भारतीय समाज पर प्रभाि तब शुरू हुआ जब 
स्वतांत्रता सांग्राम के समय भारतीय समाज में 
समाजिादी और मार्क्णिादी विचारधारा का प्रिेश 

हुआ। भारतीय समाज, जो पहले से ही धावमि क और 

साांसृ्कनतक विविधता से समृद्ध था, में कम्यूनिस्ट 

विचारधारा िे सांघषण और वििादों को जन्म ददया। 

इसका मुख्य कारर् था कम्यूनिज़्म का मूल ससद्धाांत, 
जो िगण सांघषण और धमण की आलोचिा पर आधाररत 

है। कालण मार्क्ण (1843) का प्रससद्ध कथि है नक 

"धमण एक अफीम है," और यह विचारधारा भारतीय 

समाज के उस ढाांचे से मेल िहीं खाती थी जहााँ धमण 
और सांसृ्कनत का जीिि में कें द्रीय िाि है। 
कम्यूनिज़्म िे भारतीय समाज में साांसृ्कनतक और 
धावमि क मूल्यों को नपछड़ी हुई मािससकता के रूप में 

देखा, और इसे समाज में बदलाि लािे की राह में 

एक बड़ी रुकािट मािा। 1940 और 1950 के 

दशक में, जब भारतीय कम्यूनिस्ट पाटी (CPI) 
और अन्य िामपांथी दलों ि े भारतीय राजिीनत में 

अपिी जगह बिािी शुरू की, तब उन्होंिे साांसृ्कनतक 

धरोहर और धावमि क मान्यताओां के खखलाफ आिाज 

उठाई। इस दौराि, केरल और पश्चिम बांगाल जैस े

राज्यों में, जहााँ कम्यूनिस्ट शासि का प्रभाि बढा, 

डॉo विकास 
2561, प्रथम तल 
हडसन लेन, विल्ली  
9415056018 
Vikash.easd@gmail.com 

 



 

2 
 

धावमि क सांिािों पर हमले और सरकारी नियांत्रर् को 
बढािा ददया। यह स्थिनत खासकर मांददरों और 

धावमि क िलों के सांदभण में अवधक स्पष्ट थी, जहााँ 

कम्यूनिस्ट सरकारों ि ेमांददर प्रशासि को अपिे हाथ 

में लेि ेकी कोशशश की, और इसे एक सामाशजक 

न्याय के रूप में प्रस्तुत नकया।i हालाांनक, इसका 

पररर्ाम समाज में साांसृ्कनतक और धावमि क 

अस्थिरता के रूप में सामिे आया। उदाहरर् के शलए, 
1950 के दशक में केरल में हुए िेम्बिाडु आांदोलि 
को देखा जा सकता है। यह आांदोलि तब शुरू हुआ 
जब कम्यूनिस्ट सरकार िे राज्य के मांददरों और 
धावमि क सांिािों पर नियांत्रर् िानपत करिे की 
योजिा बिाई। इस आांदोलि िे ि केिल धावमि क 

भाििाओां को चोट पहुाँचाई, बस्थि समाज में 

साांसृ्कनतक विभाजि और असांतोष को भी बढािा 
ददया।ii पूिण कम्यूनिस्ट िेता विशलयम ई. बारेंट्स ि े

इस सांदभण में कहा, "धमण और सांसृ्कनत के खखलाफ 

कम्यूनिस्ट विचारधारा की लड़ाई िे समाज के तािे-
बािे को तोड़ ददया। मैंिे खुद इसका दहस्सा रहते हुए 
महसूस नकया नक हमिे लोगों से उिकी साांसृ्कनतक 
जड़ें छीि लीं।"iii बारेंट्स का यह बयाि स्पष्ट रूप स े
इस बात को दशाणता है नक कम्यूनिज़्म िे भारतीय 
समाज में धावमि क और साांसृ्कनतक स्थिरता को गांभीर 
रूप से प्रभावित नकया। 
 कम्यूनिज़्म का एक प्रमुख उद्दशे्य जानतिाद 

को समाप्त करिा था, जो भारतीय समाज के 

विभाजि का एक प्रमुख कारर् था। कम्यूनिस्टों का 
माििा था नक जानतिादी सांरचिा िगण सांघषण को और 

गहरा करती है, और इसके उनू्मलि से सामाशजक 

समािता और न्याय की िापिा हो सकेगी। 

हालााँनक, जानतिाद के खखलाफ सांघषण के दौराि, 
कम्यूनिस्ट आांदोलिों िे समाज की साांसृ्कनतक 
धरोहर और उसकी परांपराओां की उपेक्षा की। जानत 

व्यििा को समाप्त करिे के िाम पर, कई बार 

कम्यूनिस्ट आांदोलिों िे सामाशजक और साांसृ्कनतक 
विभाजि को और बढा ददया।iv पश्चिम बांगाल और 
केरल जैसे राज्यों में कम्यूनिस्ट सरकारों िे 
जानतिादी विभाजि को समाप्त करिे के शलए कई 

कठोर िीनतयााँ लागू कीं। भूवम सुधार, जो नक 

कम्यूनिस्टों का एक प्रमुख एजेंडा था, ि ेसामाशजक 

ढााँचे को कमजोर नकया। भूवम सुधारों के चलते 
पारांपररक पररिार और सामाशजक सांरचिाओां में 

बदलाि आया, और कई मामलों में समाज में 

अस्थिरता उत्पन्न हुई। 1970 के दशक में पश्चिम 

बांगाल में भूदाि आांदोलि के दौराि, भूवम सुधारों ि े

विशेष रूप से ग्रामीर् के्षत्रों में सामाशजक अस्थिरता 
को जन्म ददया। कम्यूनिस्ट िेताओां िे भूवम सुधारों के 
माध्यम से जानतगत असमािता को समाप्त करि ेकी 

कोशशश की, लेनकि इस प्रनिया में पारांपररक 

साांसृ्कनतक ढााँचे को िजरअांदाज कर ददया गया।v 
पूिण कम्यूनिस्ट िेता बी.आर. रेड्डी िे इस सांदभण में 

कहा था, "मैंिे जानत व्यििा के खखलाफ सांघषण 

नकया, लेनकि इस सांघषण में हम समाज की 

साांसृ्कनतक धरोहर और उसकी पहचाि को िष्ट कर 
रहे थे। कम्यूनिस्ट विचारधारा िे समाज को विभाशजत 
नकया और हमें हमारी परांपराओां से दूर नकया।"vi रेड्डी 



 

3 
 

का यह बयाि इस बात को स्पष्ट करता है नक 
कम्यूनिज़्म िे जानतिाद के खखलाफ सांघषण करते 
समय भारतीय समाज की साांसृ्कनतक पहचाि को 
कमजोर नकया। अिेक विचारकों िे कम्यूनिस्टों द्वारा 

जानतिाद के खखलाफ सांघषण की आलोचिा की है, 
और उन्होंिे कहा है नक जानतिाद का उनू्मलि तो 

आिश्यक है, लेनकि इसके साथ-साथ समाज की 

साांसृ्कनतक धरोहर और परांपराओां की रक्षा भी की 
जािी चादहए। डॉ. के.एल. िमाण िे इस सांदभण में 

कहा, "कम्यूनिज़्म िे जानतिाद के खखलाफ सांघषण 

नकया, लेनकि यह सांघषण साांसृ्कनतक धरोहर की 

अिदेखी करके नकया गया। इसके कारर् समाज की 
साांसृ्कनतक जड़ें कमजोर हो गईं।" िमाण का यह बयाि 
स्पष्ट करता है नक कम्यूनिस्ट विचारधारा ि ेभारतीय 
समाज की साांसृ्कनतक स्थिरता पर गहरा आघात 
नकया। 
 पाररवाररक संरचिा पर कम्यूनिज़्म का 
प्रभाव: भारतीय समाज में पाररिाररक ढाांचे का 

विशेष महत्व है, और सांयुक्त पररिार की अिधारर्ा 

भारतीय समाज की एक महत्वपूर्ण साांसृ्कनतक 
धरोहर है। कम्यूनिज़्म िे छद्म रूप से व्यक्तक्तगत 

स्वतांत्रता और आत्मनिभणरता पर जोर ददया, शजससे 

पाररिाररक ढाांचे पर गांभीर प्रभाि पड़ा। कई 
कम्यूनिस्ट आांदोलिों में सांयुक्त पररिार व्यििा को 
‘नपछड़ी’ और ‘पुरािी’ व्यििा के रूप में प्रचाररत 

नकया गया, शजसके कारर् पाररिाररक सांरचिाएाँ 

कमजोर होती गईं। पश्चिम बांगाल और केरल जैस े

राज्यों में, कम्यूनिस्ट सरकारों के दौराि भूवम सुधार 

और सामाशजक बदलािों िे पाररिाररक ढाांचे को 
कमजोर नकया। भूवम सुधारों िे पारांपररक पररिारों 

को विभाशजत नकया, शजससे उिकी आसथि क स्थिनत 

कमजोर हो गई और पाररिाररक सांरचिा टूट गई। 
यह देखा गया नक भूवम सुधारों के कारर् कई 

पररिारों में सांपनि का विभाजि हुआ, शजसस े

पाररिाररक एकता और सांरचिा पर िकारात्मक 
प्रभाि पड़ा। के.एस. सुदशणि िे इस पर दटप्पर्ी करते 

हुए कहा, "कम्यूनिस्ट विचारधारा ि े पररिार के 

महत्व को कमतर समझा। मैंिे देखा नक इस 
विचारधारा के प्रभाि में व्यक्तक्तगत स्वतांत्रता की आड़ 
में पाररिाररक सांबांध कमजोर हो रहे थे। भारतीय 
समाज का पारांपररक ढाांचा टूट रहा था।"vii सुदशणि 
के इस बयाि से यह स्पष्ट होता है नक नकस प्रकार 
कम्यूनिज़्म ि ेपाररिाररक ढाांच ेऔर पारांपररक मूल्यों 
को कमजोर नकया। अन्य विचारकों िे भी कम्यूनिज़्म 
की इस आलोचिा पर जोर ददया है। डॉ. सुिील 

कुमार िे कहा, "कम्यूनिज़्म ि े पाररिाररक 

सांरचिाओां को कमजोर नकया और भारतीय समाज 
की पारांपररक पाररिाररक व्यििा को िष्ट कर 
ददया। यह विचारधारा सामाशजक अस्थिरता और 
व्यक्तक्तगत स्वतांत्रता की आड़ में पाररिाररक मूल्यों की 
उपेक्षा करती है।"viii डॉ. कुमार का यह बयाि इस 
बात को दशाणता है नक कम्यूनिज़्म िे भारतीय 

पाररिाररक ढाांचे को कमजोर नकया, शजससे समाज 

में अस्थिरता और पाररिाररक विघटि बढा। 
 सांसृ्कततक पहचाि और तवतवधता का 
संकट: कम्यूनिस्ट विचारधारा िे भारतीय समाज की 
साांसृ्कनतक पहचाि को िगण सांघषण के दृनष्टकोर् से 



 

4 
 

देखा, और इसके पररर्ामस्वरूप साांसृ्कनतक 

विविधता की उपेक्षा हुई। भारतीय समाज की 

साांसृ्कनतक धरोहर उसकी सबसे बड़ी सांपनि है, जो 

विनभन्न भाषाओां, धमों, परांपराओां, और सामाशजक 

सांरचिाओां में प्रकट होती है। लेनकि कम्यूनिज़्म ि े
इसे नपछड़ी हुई मािससकता का प्रतीक मािकर 
िकारिे की कोशशश की। कम्यूनिस्ट विचारक 
एम.एि. रॉय िे भी इस सांदभण में कहा, "कम्यूनिज़्म 

िे भारतीय समाज को उसकी साांसृ्कनतक पहचाि से 

दूर कर ददया। हमिे िगण सांघषण को प्राथवमकता दी, 
जबनक हमें साांसृ्कनतक विविधता और समाज की 
परांपराओां की समझ को भी शावमल करिा चादहए 
था।"ix एम.एि. रॉय का यह बयाि इस बात की ओर 
इशारा करता है नक कम्यूनिस्ट विचारधारा ि े
भारतीय समाज की साांसृ्कनतक पहचाि को कमजोर 

नकया, शजससे सामाशजक अस्थिरता पैदा हुई। 

कम्यूनिज़्म िे धमण, परांपराएाँ, और साांसृ्कनतक 

प्रतीकों को पुरािे और प्रनतगामी विचारों के रूप में 

देखा, शजसका असर समाज के हर स्तर पर पड़ा। 

भारतीय समाज में जहाां धावमि क और साांसृ्कनतक 

परांपराओां का जीिि के हर पहलू में महत्व है, िहाां 

कमू्यनिस्टों द्वारा धावमि क प्रतीकों का विरोध और 
उिकी उपेक्षा िे समाज में अशाांनत और अविश्वास 

पैदा नकया। उदाहरर्स्वरूप, पश्चिम बांगाल में 

कमू्यनिस्ट शासि के दौराि दुगाण पूजा जैसे प्रमुख 
त्योहारों पर प्रशासनिक स्तर पर उपेक्षा का आरोप 
लगाया गया था। धावमि क और साांसृ्कनतक त्योहारों 
के खखलाफ सरकार की यह उदासीिता समाज के 

एक बडे़ दहस्से में असांतोष का कारर् बिी। गुरुजी ि े

इस सांदभण में कहा था, "कम्यूनिज़्म िे हमारी 

साांसृ्कनतक पहचाि को कमजोर करि े का प्रयास 
नकया। िे हमारे धावमि क और साांसृ्कनतक त्योहारों को 

विरोध का प्रतीक मािते हैं, जबनक ये त्योहार हमारी 

सामाशजक और साांसृ्कनतक एकता के प्रतीक हैं।"x 
गुरुजी का यह बयाि कम्यूनिज़्म द्वारा भारतीय 
साांसृ्कनतक प्रतीकों और परांपराओां के खखलाफ 
अपिाई गई िीनतयों की तीखी आलोचिा करता है। 
 भारतीय शिक्षा प्रणाली पर कम्यूनिस्ट 
प्रभाव: कम्यूनिज़्म िे भारतीय शशक्षा प्रर्ाली को भी 

प्रभावित नकया है, खासकर 1960 के बाद के 

दशकों में। िामपांथी विचारधारा का जोर, तकण  और 

विज्ञाि पर था, लेनकि इसके चलते शशक्षा प्रर्ाली 

में भारतीय सांसृ्कनत और इनतहास को पूरी तरह स े
िज़रअांदाज नकया गया। इसके पररर्ामस्वरूप छात्रों 
के बीच भारतीय परांपराओां और सांसृ्कनत के प्रनत 
उदासीिता बढी। कम्यूनिस्ट विचारकों िे शशक्षा 
प्रर्ाली में साांसृ्कनतक और धावमि क तत्वों की जगह 
तकण सांगतता और िैज्ञानिक सोच को प्रमुखता देिे 
की कोशशश की। लेनकि इस प्रनिया में भारतीय 
इनतहास और परांपराओां की सही जािकारी और 
उिका सम्माि करिे का महत्व पीछे छूट गया। इसके 

चलत,े कई छात्रों के शलए भारतीय सांसृ्कनत और 

धावमि क मूल्यों का महत्व कम हो गया। माधि 
सदाशशि गोलिलकर िे शशक्षा प्रर्ाली में कम्यूनिस्ट 

हस्तके्षप की आलोचिा करते हुए कहा था, 
"कम्यूनिज़्म िे हमारे इनतहास को तोड़-मरोड़ कर 



 

5 
 

पेश नकया, हमारी शशक्षा प्रर्ाली में विदेशी 

विचारधारा को बढािा ददया गया और हमारी 
साांसृ्कनतक धरोहर को िजरअांदाज नकया गया।" 
गोलिलकर का यह बयाि शशक्षा प्रर्ाली में 
कम्यूनिस्ट विचारधारा के प्रभाि की तीव्र आलोचिा 

करता है, और यह दशाणता है नक इस विचारधारा िे 

भारतीय युिाओां को अपिी साांसृ्कनतक जड़ों से 
काटिे का प्रयास नकया। 
 िारीवाद और पररवार पर प्रभाव: 
कम्यूनिस्ट विचारधारा िे िारीिाद को सामाशजक 

सुधार का एक महत्वपूर्ण अांग मािा, और इसके 

तहत मदहलाओां की स्वतांत्रता और अवधकारों के पक्ष 

में कई आांदोलि चलाए। हालााँनक, इि आांदोलिों ि े

कई बार भारतीय पररिार और साांसृ्कनतक ढाांचे को 
चुिौती दी। कम्यूनिस्ट आांदोलिों िे मदहलाओां की 
पारांपररक भूवमकाओां को प्रनतगामी मािते हुए पररिार 
और समाज में उिकी भूवमका को पुिपणररभानषत 

करिे का प्रयास नकया। इसके पररर्ामस्वरूप, 
पररिारों में दरारें बढीं और समाज में अस्थिरता का 
माहौल पैदा हुआ। पूिण कम्यूनिस्ट विचारक 
ई.एम.एस. िांबूदरीपाद िे इस पर कहा था, "हमिे 

िारीिाद को स्वतांत्रता और अवधकारों के रूप में 

देखा, लेनकि हमिे समाज और पररिार पर इसके 

दीघणकाशलक प्रभािों पर ध्याि िहीं ददया।" यह 
कम्यूनिस्ट विचारधारा की उि िीनतयों की 
आलोचिा है शजन्होंिे पररिार की सांरचिा और 
सामाशजक स्थिरता पर प्रनतकूल प्रभाि डाला। िी.डी. 

सािरकर िे इस सांदभण में कहा था, "कम्यूनिज़्म ि े

मदहलाओां की स्वतांत्रता के िाम पर पररिार की 
एकता और समाज की स्थिरता को कमजोर नकया। 
भारतीय पररिार व्यििा को बिाए रखिे के शलए 

मदहलाओां की भूवमका महत्वपूर्ण है, और इसे 

िकारिा समाज को विखांनडत करता है।"xi सािरकर 
का यह कथि कम्यूनिज़्म द्वारा पररिार और समाज 
पर डाले गए िकारात्मक प्रभाि की ओर इशारा 
करता है। 

 निष्कर्ष: कम्यूनिस्ट narrative िे 

भारतीय साांसृ्कनतक मूल्यों पर गहरा और व्यापक 
िकारात्मक प्रभाि डाला है। भारतीय समाज की 

साांसृ्कनतक और धावमि क विविधता, पाररिाररक 

सांरचिा, और सामाशजक स्थिरता को चुिौती देकर 

कम्यूनिज़्म िे समाज में अस्थिरता और साांसृ्कनतक 
सांकट पैदा नकया। पूिण कम्यूनिस्टों और अन्य 
विचारकों के बयािों के आधार पर यह स्पष्ट होता है 
नक कम्यूनिज़्म ि े समाज में गहरे विभाजि और 
साांसृ्कनतक धरोहर के विघटि का प्रयास नकया। इस 
शोध पत्र में शजि उदाहरर्ों और तथ्यों का उले्लख 

नकया गया है, िे इस बात को सावबत करते हैं नक 

कम्यूनिस्ट विचारधारा िे भारतीय समाज की 

साांसृ्कनतक पहचाि को कमजोर नकया, और इसके 

पररर्ामस्वरूप समाज में अस्थिरता और साांसृ्कनतक 
विघटि बढा। 
संदभष 

 



 

6 
 

 
i कुमार, एम. (2019). भारत में कम्यूनिस्ट िीनतयााँ और 
धार्मिक स्थलों का नियंत्रण. सामाजिक अध्ययि पत्रत्रका, 
45(2), 123-145. 

ii शमाि, आर. (2020). वेम्बिाडु आदंोलि और धार्मिक 
स्थलों पर सरकारी नियंत्रण. सामाजिक शोध पत्रत्रका, 
33(4), 45-67 

iii Barents, W. E. (2005). The Impact of 
Communist Ideology on Religion and Culture. 
Academic Press. 

iv र्सहं, आर. (2020). कम्यूनिस्ट िीनतयााँ और भारतीय 
समाि: एक ववश्लेषण. सामाजिक शोध प्रकाशि. 
v चक्रवती, एस. (2015). पजश्चम बंगाल में भूर्म सुधार 
और सामाजिक प्रभाव. ग्रामीण अध्ययि प्रकाशि. 

vi रेड्डी, बी.आर. (2004). िानत व्यवस्था और कम्यूनिस्ट 
ववचारधारा: एक आत्मकथात्मक दृजटटकोण. सामाजिक 
अध्ययि प्रकाशि. 
vii शमाि, ए. (2024). कम्यूनिस्ट ववचारधारा और 
पाररवाररक संबंधों पर उसका प्रभाव. भारतीय सांस्कृनतक 
मूल्य और ववचारधारा, 10(2), 15-25 
viii वही 
ix Roy, M. N. (1987). Revolution and religion. New 
Delhi: Renaissance Publishers. 
x Golwalkar, M. S. (1966). Bunch of thoughts. 
Bangalore: Vikrama Prakashan. 
xi सावरकर, वी.डी. (1923). हहदंतु्व (प.ृ 45). तेरवीक प्रेस 
 



 

7 
 

अध्याय-02 
The Buddhist Philosophy of Mind and Consciousness: Contemporary 

Debates and Theories 

 Abstract: This research paper delves into the intricate terrain of Buddhist philosophy of mind 

and consciousness, focusing on contemporary debates, themes, and implications within the realms of 

philosophy and psychology. Drawing upon an extensive literature review, thematic coding, comparative 

analysis, and content synthesis, the study examines key themes in Buddhist thought, including 

impermanence, no-self (anatta), mindfulness, and meditation. It traces the historical evolution of 

Buddhist ideas on consciousness across Theravada, Mahayana, and Tibetan traditions and explores 

their contemporary relevance. The findings reveal that Buddhist insights, particularly in mindfulness 

practices, have permeated modern psychology, enhancing emotional regulation, cognitive functions, 

and social well-being. Ethical considerations, cross-cultural adaptation, and interdisciplinary 

collaboration also emerge as crucial aspects of the research. This paper offers a comprehensive 

understanding of how Buddhist philosophy both challenges and enriches contemporary discourses on 

consciousness. It highlights the potential for further interdisciplinary collaboration, the responsible 

integration of Buddhist practices, and their profound implications for individual and societal well-

being. 

Keywords: Buddhism, Mind, Consciousness, Philosophy, Contemporary Debates, Impermanence, 

No-Self, Mindfulness, Meditation, Interdisciplinary Collaboration, Ethical Considerations. 

1. Introduction: 

1.1. Overview & Background: 

The intricate and profound exploration of the human mind and consciousness has been a central pursuit 

in both ancient and contemporary philosophical and psychological discourse. Among the myriad of 

philosophical traditions that delve into the nature of mind and consciousness, Buddhist philosophy 

stands as an exceptional and intricate system of thought. This research paper embarks on a 

comprehensive exploration of the Buddhist philosophy of mind and consciousness, aiming to unravel 

its contemporary debates and theories. 

Buddhism, originating in India around the 6th century BCE with the teachings of Siddhartha Gautama, 

commonly known as the Buddha, has a rich tradition of introspection and philosophical inquiry into the 

nature of consciousness and the workings of the mind. The development of Buddhist thought is 

characterized by a diverse range of schools and philosophical systems, each offering distinct 

Deny 
MA, M.Phil. (Buddhist Studies) 
Department of Buddhist Studies  
University of Delhi, Delhi – 110007 
9009492301 
Email – yadavdeny06@gmail.com 
 



 

8 
 

perspectives on the mind and consciousness. These philosophical developments unfolded across various 

geographical regions, from India to East Asia and beyond, influencing and being influenced by local 

cultures and intellectual traditions. 

Buddhist philosophy of mind and consciousness encompasses a wide array of theories and concepts, 

including but not limited to the nature of consciousness (vijñāna), mental factors (cetasika), and the 

nature of reality itself (pratītyasamutpāda). The doctrines of impermanence (anicca), suffering 

(dukkha), and the absence of a permanent self (anatta) are foundational to Buddhist thought and have 

profound implications for understanding the mind. 

In the contemporary landscape of philosophy and psychology, the study of Buddhist philosophy of mind 

and consciousness holds profound significance. With the growing interest in Eastern philosophies and 

mindfulness practices, Buddhist thought has gained recognition and relevance. Contemporary 

philosophers and psychologists are increasingly turning to Buddhist perspectives to explore 

consciousness, meditation, mental health, and well-being. 

Buddhist insights into the nature of consciousness challenge conventional Western paradigms, offering 

alternative perspectives on the self, perception, and mental well-being. The practices of mindfulness 

and meditation, rooted in Buddhist traditions, have found applications in clinical psychology, stress 

reduction, and cognitive enhancement, igniting debates on the intersection of ancient wisdom and 

modern science. 

As our understanding of the mind and consciousness continues to evolve, the examination of Buddhist 

philosophy in the contemporary context provides a unique and valuable perspective. This research paper 

seeks to contribute to this ongoing discourse by critically examining and synthesizing the contemporary 

debates and theories within the realm of Buddhist philosophy of mind and consciousness. Through 

rigorous analysis and interpretation, this study aims to shed light on the profound insights that Buddhist 

thought offers to the broader fields of philosophy and psychology in the 21st century. 

1.2. Objective of the Research Paper: 

The primary objective of this research paper is to provide a comprehensive exploration of the Buddhist 

philosophy of mind and consciousness in contemporary contexts, with a specific focus on addressing 

the identified literature gap. The following are the main objectives of the research: 

1. To critically analyze and synthesize the existing body of scholarly work on Buddhist philosophy 

of mind and consciousness, emphasizing contemporary debates and theories. 

2. To identify and elucidate the key concepts, frameworks, and methodologies employed within 

Buddhist thought to examine the nature of the mind and consciousness. 

3. To assess the relevance and applicability of Buddhist insights into mind and consciousness 

within the domains of modern philosophy and psychology, emphasizing potential intersections 

and divergences. 

4. To investigate the influence of Buddhist practices, such as meditation and mindfulness, on the 

understanding of consciousness, perception, and self-awareness in contemporary contexts. 

5. To contribute to bridging the gap between Buddhist philosophy and modern philosophical and 

psychological discourse, offering a comprehensive overview of the contributions and 

challenges posed by Buddhist thought to these fields. 



 

9 
 

Research Question: In alignment with the identified literature gap, the central research question of this 

study is as follows: 

"How does the Buddhist philosophy of mind and consciousness, as articulated in traditional and 

contemporary Buddhist texts and practices, inform and challenge our contemporary understanding of 

consciousness, perception, and self-awareness within the domains of philosophy and psychology?" 

This research question serves as the guiding inquiry that shapes the research objectives and directs the 

analysis and synthesis of the literature, data collection, and subsequent discussions. It aims to address 

the need for a comprehensive examination of the intricate interplay between Buddhist thought and 

contemporary discourses on the mind and consciousness, ultimately contributing to a deeper 

understanding of this complex and evolving field. 

2. Literature Review:  

2.1. Present a review of scholarly works  

Year Authors/Themes Key Variables Key Findings 

1. Bodhi, B. (2000) 
Consciousness, 

Mind 

Explored the concept of consciousness in 

Theravada Buddhism and its role in mental 

processes. 

2. Varela, F. (1997) Cognitive Science 

Examined the parallels between Buddhist 

mindfulness practices and cognitive science 

theories of perception. 

3. Wallace, A. (2006) 
Meditation, 

Awareness 

Investigated the neural correlates of meditation and 

the enhancement of attention and awareness 

through Buddhist meditation techniques. 

4. Siderits, M. (2003) Epistemology 

Explored Buddhist epistemology and the role of 

perception (pratyakṣa) in the acquisition of 

knowledge. 

5. Thompson, E. (2015) Phenomenology 

Analyzed the phenomenological insights of 

Buddhist contemplative practices and their 

implications for the philosophy of mind. 

6. 
Jayatilleke, K. N. 

(1963) 
Abhidhamma 

Examined the Abhidhamma philosophy and its 

treatment of mental factors, paving the way for a 

contemporary understanding of Buddhist 

psychology. 

7. Gethin, R. (1998) Mindfulness, Ethics 

Investigated the role of mindfulness in Buddhist 

ethical practices and its implications for mental 

well-being. 



 

10 
 

Year Authors/Themes Key Variables Key Findings 

8. Dunne, J. (2011) Tibetan Buddhism 

Explored Tibetan Buddhist theories of 

consciousness and the nature of awareness in 

Dzogchen and Mahamudra traditions. 

9. Austin, J. (1998) Neurology, Zen 

Examined the neurological underpinnings of Zen 

meditation and its effects on perception and self-

awareness. 

10. Ricard, M. (2017) Emotions, Altruism 

Investigated the cultivation of altruism and 

emotional well-being through Buddhist practices 

and their psychological effects. 

11. Tanaka, K. (2009) Zen Buddhism 

Explored the experiential dimensions of Zen 

meditation and the transformation of 

consciousness. 

12. Wallace, B. (2018) 
Contemplative 

Science 

Analyzed the integration of Buddhist 

contemplative practices into modern science, 

highlighting their potential for mental health 

interventions. 

2.2. Identifying the Gap: 

The extensive literature review presented above highlights several key insights into Buddhist 

philosophy of mind and consciousness. However, it also reveals a critical gap that this research paper 

aims to address. While there is a wealth of literature exploring various aspects of Buddhist thought and 

its interface with contemporary philosophy and psychology, there is a need for a comprehensive 

synthesis of these diverse perspectives. This study seeks to bridge the gap by providing a holistic 

analysis of the contemporary debates and theories within the realm of Buddhist philosophy of mind and 

consciousness, thereby contributing to a deeper understanding of this intricate field and its implications 

for contemporary thought. 

3. Research Methodology: 

3.1. Research Design and Approach: 

The research design for this study is primarily qualitative, with elements of comparative analysis. Given 

the nature of the research topic, which involves examining philosophical and psychological concepts 

within Buddhist thought and their contemporary relevance, a qualitative approach is well-suited for in-

depth exploration and interpretation. 

3.2. Data Collection Source: 

Data for this study will be primarily sourced from the following key documents and texts, which are 

central to the understanding of Buddhist philosophy of mind and consciousness: 



 

11 
 

Source Type Characteristics 

Buddhist Texts 

Classical Buddhist scriptures, including sutras, abhidharma texts, and 

commentaries, representing various Buddhist traditions (e.g., Theravada, 

Mahayana, Tibetan Buddhism). These texts will be selected based on their 

relevance to the study's focus on mind and consciousness. 

Contemporary 

Texts 

Scholarly writings, articles, and books written by contemporary Buddhist 

philosophers and scholars who have explored the themes of mind and 

consciousness in Buddhist thought. 

Meditation 

Manuals 

Manuals and guides on Buddhist meditation practices and techniques, offering 

insights into the experiential aspects of consciousness and mindfulness. 

Translated Works 

English translations of primary Buddhist texts and commentaries, allowing for 

accessibility and analysis of the source material. 

3.3. Data Analysis Tools and Techniques: 

The data analysis for this research will involve a multi-step process that combines qualitative content 

analysis and comparative analysis. The following tools and techniques will be employed: 

1. Thematic Coding: The primary texts and contemporary writings will be subjected to thematic 

coding to identify key concepts, theories, and philosophical perspectives related to mind and 

consciousness. Codes will be derived from the literature and refined through an iterative 

process. 

2. Comparative Analysis: A comparative analysis will be conducted to examine commonalities, 

divergences, and evolving trends within different Buddhist traditions regarding mind and 

consciousness. This will involve identifying patterns, themes, and philosophical nuances. 

3. Content Synthesis: The coded data and comparative analysis will be synthesized to create a 

comprehensive overview of Buddhist philosophy of mind and consciousness, emphasizing 

contemporary debates and theories. This synthesis will address the identified literature gap. 

4. Interdisciplinary Insights: The synthesized findings will be examined in the context of 

contemporary philosophy and psychology, exploring intersections and divergences with 

Western philosophical and psychological theories of mind and consciousness. 

By employing these data analysis tools and techniques, this research aims to offer a rigorous and 

comprehensive examination of the Buddhist philosophy of mind and consciousness and its 

contemporary relevance within the realms of philosophy and psychology. 

4. Results: 

In this section, we will present the results of the research based on the Thematic Coding, Comparative 

Analysis, and Content Synthesis. To facilitate understanding, we will use both tables and figures to 

illustrate the findings. 

Table 1: Key Themes in Buddhist Philosophy of Mind and Consciousness 



 

12 
 

Theme Description 

Impermanence 
Central concept, emphasizing the transient nature of all phenomena, 

including consciousness. 

No-Self (Anatta) 
The absence of a permanent, unchanging self within Buddhist thought, 

impacting notions of consciousness. 

Mindfulness and 

Awareness 

Practices and techniques for cultivating mindfulness and enhancing 

awareness. 

Dependent Origination 
The interconnectedness of all phenomena, including the arising of 

consciousness. 

Mental Factors (Cetasika) Examination of the various mental factors that influence consciousness. 

Meditation and 

Contemplation 
Role of meditation in altering consciousness and perception. 

Explanation and Interpretation: Table 1 summarizes the key themes identified in Buddhist philosophy 

of mind and consciousness. These themes are foundational to understanding how Buddhist thought 

approaches the nature of consciousness, emphasizing impermanence, the absence of a permanent self, 

and the role of mindfulness and meditation in shaping consciousness. 

Figure 1: Evolution of Buddhist Thought on Consciousness 

 

The figure "Evolution of Buddhist Thought on Consciousness" illustrates the progression of key 

concepts in Buddhist philosophy related to mind and consciousness. Each point on the timeline 

represents a significant period in the development of Buddhist thought, highlighting foundational 

teachings and their evolution across various schools of Buddhism: 

1. 6th Century BCE - Early Buddhism: Introduces core concepts such as Anatta (no-self), 

Anicca (impermanence), and Dukkha (suffering), which are fundamental to understanding the 

nature of existence and consciousness in Buddhist philosophy. 

2. 3rd Century BCE - Abhidhamma: Represents a period of detailed analytical work, providing 

a systematic description of the mind and mental processes. 



 

13 
 

3. 1st Century CE - Mahayana Buddhism: Introduces the concept of Sunyata (emptiness) and 

Bodhicitta (the mind of enlightenment), emphasizing the interconnectedness of all things and 

the aspiration to achieve enlightenment for the benefit of all sentient beings. 

4. 7th Century - Vajrayana (Tibetan) Buddhism: Incorporates advanced practices such as tantra 

and teachings on the mind's luminous nature, aiming for a direct realization of reality and 

enlightenment. 

5. 13th Century - Zen Buddhism: Focuses on the practice of meditation and mindfulness for 

direct realization and personal experience of one's nature of mind. 

6. 20th Century - Modern Integration: Marks the integration of Buddhist mindfulness and 

meditation practices into modern psychology and the broader contemporary philosophical 

discourse, emphasizing empirical studies and comparative analysis. 

This timeline underscores the rich and diverse nature of Buddhist philosophical thought on 

consciousness, from its origins in early Buddhist teachings to its various interpretations and applications 

in contemporary times. 

Table 2: Comparative Analysis of Buddhist Traditions 

Buddhist 

Tradition 

Approach to Mind and 

Consciousness Commonalities Divergences 

Theravada 

Emphasizes impermanence, 

mindfulness, and Abhidhamma 

analysis of consciousness. 

Shared focus on 

impermanence and 

mindfulness. 

Differences in the interpretation 

of Abhidhamma and mental 

factors. 

Mahayana 

Expands on the Bodhisattva path 

and the nature of wisdom. 

Shared emphasis on 

compassion and the wisdom 

of no-self (anatta). 

Variations in the concept of 

Buddha-nature and the role of 

consciousness in enlightenment. 

Tibetan 

Buddhism 

Integrates mindfulness practices 

with Vajrayana tantra. 

Shared use of meditation and 

tantra for altering 

consciousness. 

Variability in the interpretation of 

deity yoga and subtle body 

practices. 

Explanation and Interpretation: Table 2 presents a comparative analysis of Buddhist traditions 

concerning their approaches to mind and consciousness. While all traditions share common themes of 

impermanence and mindfulness, they also exhibit divergences in their interpretations, particularly in 

the understanding of concepts like Abhidhamma, Buddha-nature, and deity yoga. 

Figure 2: Synthesis of Contemporary Insights 



 

14 
 

 

The figure "Synthesis of Contemporary Insights: Intersection of Buddhist Philosophy with Modern 

Philosophy and Psychology" visually represents the confluence of concepts from Buddhist philosophy 

with domains of modern Western philosophy and various psychology branches. Each circle in the 

diagram represents a field of study, and the items within each circle are key concepts or subfields 

pertinent to that domain. The proximity of the circles indicates the potential for intersection and 

dialogue among these areas. 

1. Buddhist Philosophy: Central concepts include Impermanence (Anicca), No-Self (Anatta), 

Mindfulness (Sati), Meditation (Dhyana), Dependent Origination (Pratityasamutpada), and 

Compassion (Karuna). These form the core of Buddhist philosophical inquiry into the nature 

of reality, existence, and consciousness. 

2. Modern Philosophy: Encompasses diverse philosophical viewpoints such as Materialism, 

Dualism, Phenomenology, and Existentialism. These perspectives engage with questions about 

the nature of existence, the mind-body problem, and the qualitative experience of 

consciousness, among others. 

3. Psychology: Includes major branches like Cognitive Psychology, Behavioral Psychology, 

Humanistic Psychology, and Psychodynamic Psychology. These fields study various aspects of 

human behavior, thought processes, emotions, and the subconscious mind. 

4. Intersections: Represents areas of interdisciplinary collaboration and synthesis, including 

Consciousness Studies, Contemplative Science, Mindfulness-Based Therapies, and 

Neurophenomenology. These emerging fields reflect the integration of meditative and 

mindfulness practices with scientific methodologies and philosophical inquiry. 

The diagram underscores the rich potential for interdisciplinary collaboration and integration across 

these domains. It highlights how Buddhist philosophical concepts can dialogue with and contribute to 



 

15 
 

contemporary philosophical and psychological understanding, offering new insights and therapeutic 

approaches for enhancing human well-being. 

Table 3: Key Contemporary Debates in Buddhist Philosophy of Mind and Consciousness 

Debate Description 

Reductionism vs. Holism 

The ongoing debate on whether consciousness can be reduced to 

physical processes or if it has emergent and holistic qualities. 

Mind-Body Problem 

Exploration of the relationship between the mind (consciousness) 

and the physical body, drawing parallels with Western philosophy of 

mind. 

Phenomenal Consciousness vs. 

Access Consciousness 

Distinguishing between the conscious experience itself (phenomenal 

consciousness) and the cognitive access to that experience (access 

consciousness). 

Introspection vs. 

Neuroscientific Methods 

The debate surrounding the validity and limitations of introspection 

as a method for understanding consciousness compared to empirical 

neuroscientific approaches. 

Cross-Cultural Application 

Examining how Buddhist practices and insights on consciousness 

can be applied and adapted in diverse cultural and clinical contexts. 

Explanation and Interpretation: Table 3 outlines key contemporary debates that have emerged from the 

intersection of Buddhist philosophy with modern philosophy and psychology. These debates encompass 

fundamental questions about the nature of consciousness, its relationship with the physical world, and 

the methods used to investigate it. 

Figure 3: Implications of Buddhist Insights in Modern Psychology 

 



 

16 
 

The figure "Implications of Buddhist Insights in Modern Psychology" illustrates the integration of 

mindfulness practices derived from Buddhist philosophy into modern psychological approaches and 

their various applications. The diagram is divided into three main categories, each represented by a 

column of circles: 

1. Mindfulness Practices: This category lists specific practices that have been adopted or adapted 

from Buddhist traditions into modern contexts. These practices include: 

• Mindfulness Meditation: A practice focusing on cultivating awareness of the present 

moment. 

• Compassion Training: Techniques aimed at developing empathy and compassion for 

oneself and others. 

• Body Scan: A mindfulness exercise that involves paying close attention to different 

parts of the body to cultivate awareness and relaxation. 

• Breath Awareness: A practice of focusing attention on one's breathing to foster 

calmness and presence. 

2. Psychological Approaches: This category shows how mindfulness practices have been 

integrated into various therapeutic approaches, including: 

• Cognitive Therapy: Utilizing mindfulness to enhance cognitive restructuring processes 

and manage mental health disorders. 

• Stress Reduction: Employing mindfulness techniques to reduce stress and improve 

coping mechanisms. 

• Emotional Regulation: Using mindfulness to understand and manage emotions more 

effectively. 

• Trauma Therapy: Incorporating mindfulness in healing from traumatic experiences. 

3. Applications: This category highlights the broad areas where mindfulness practices are 

applied, demonstrating their versatility: 

• Mental Health: Enhancing mental health treatment modalities and outcomes. 

• Education: Supporting educational environments through improved focus, reduced 

stress, and better emotional management. 

• Workplace: Contributing to a healthier work environment by reducing job-related stress 

and improving productivity and job satisfaction. 

• Personal Development: Aiding individuals in their personal growth and self-

improvement journeys. 

This visual representation underscores the extensive impact of Buddhist mindfulness practices on 

modern psychology, therapy, and broader societal applications. It reflects the growing recognition of 

these practices' value in promoting mental health, emotional resilience, and overall well-being. 

Table 4: Challenges in Integrating Buddhist Thought 



 

17 
 

Challenge Description 

Cultural and Contextual 

Challenges 

The difficulty of applying Buddhist concepts in non-Buddhist cultural 

and clinical settings, considering cultural variations. 

Subjectivity and 

Interpretation 

The subjective nature of consciousness and the challenge of 

interpreting meditative experiences and insights. 

Scientific Validation 

The need for empirical research to validate the psychological and 

therapeutic claims derived from Buddhist practices. 

Ethical Considerations 

The ethical implications of integrating Buddhist practices, such as 

mindfulness, into clinical and educational contexts. 

Cross-Disciplinary 

Collaboration 

The importance of collaboration between Buddhist scholars, 

psychologists, and philosophers to bridge knowledge gaps. 

Explanation and Interpretation: Table 4 outlines the challenges and considerations associated with 

integrating Buddhist thought, particularly its insights on consciousness, into modern contexts. These 

challenges include cultural adaptation, subjectivity, scientific validation, ethical concerns, and the 

importance of cross-disciplinary collaboration. 

Table 5: Implications of Buddhist Insights on Well-being 

Aspect of Well-

being Implications of Buddhist Insights 

Emotional Well-

being 

Practices like mindfulness meditation can enhance emotional regulation and 

reduce stress. 

Cognitive Well-

being 

Cultivation of awareness and concentration can improve cognitive functions 

such as attention and memory. 

Social Well-being Compassion-based practices can promote prosocial behavior and empathy. 

Existential Well-

being 

Insights into impermanence and no-self can lead to greater acceptance of life's 

transitory nature. 

Explanation and Interpretation: Table 5 highlights the implications of Buddhist insights on various 

aspects of well-being, including emotional, cognitive, social, and existential well-being. It illustrates 

how practices rooted in Buddhist philosophy can contribute positively to individuals' overall well-being. 

Figure 4: Integration of Mindfulness in Clinical Psychology 



 

18 
 

 

The figure "Integration of Mindfulness in Clinical Psychology" depicts the pathway from traditional 

Buddhist practices to their modern adaptations in clinical psychology and the resulting therapeutic 

outcomes. The diagram is segmented into three primary categories, each represented by a set of circles: 

1. Buddhist Origins: This segment highlights the foundational concepts from Buddhist 

philosophy that are integral to mindfulness practices: 

• Mindfulness: The practice of maintaining a non-judgmental state of complete 

awareness of one's thoughts, emotions, or experiences on a moment-to-moment basis. 

• Compassion: A fundamental principle in Buddhist teachings, emphasizing empathy and 

the desire to alleviate sentient beings' suffering. 

• Impermanence: The understanding that all things are transient and change is inherent 

to all conditions. 

• Non-attachment: The practice of letting go of one's clinging to people, concepts, or 

material possessions, recognizing the impermanent nature of all phenomena. 

2. Clinical Adaptation: This segment illustrates how traditional practices have been adapted into 

specific therapeutic programs: 

• MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction): An eight-week evidence-based 

program that offers secular, intensive mindfulness training to assist people with stress, 

anxiety, depression, and pain. 

• MBCT (Mindfulness-Based Cognitive Therapy): A method designed to prevent the 

relapse of depression, particularly in individuals with major depressive disorder. 

• DBT (Dialectical Behavior Therapy): A therapy that combines standard cognitive-

behavioral techniques with mindfulness strategies. 

• ACT (Acceptance and Commitment Therapy): A form of counseling and a branch of 

clinical behavior analysis that uses mindfulness and behavioral activation to increase 

psychological flexibility. 



 

19 
 

3. Therapeutic Outcomes: This segment denotes the potential benefits that individuals may 

experience as a result of these mindfulness-based interventions: 

• Stress Reduction: Lowered symptoms of stress and physiological markers of stress. 

• Mood Regulation: Improved regulation of emotions and mood swings. 

• Increased Focus: Enhanced concentration and attention span. 

• Emotional Resilience: Strengthened ability to cope with emotional distress and 

adversity. 

This diagram underscores the transformative journey of mindfulness from its origins in Buddhist 

philosophy to its contemporary applications in clinical psychology. It showcases the efficacy of these 

practices in promoting mental health and well-being, underlining their significance in therapeutic 

contexts. 

Table 6: Recommendations for Future Research 

Research Area Recommended Focus and Directions 

Cross-Cultural 

Adaptation 

Investigate the cultural adaptation of Buddhist practices in diverse contexts 

and their effectiveness. 

Empirical Studies 

Conduct empirical research to validate the psychological and therapeutic 

benefits of Buddhist practices. 

Philosophical 

Integration 

Explore the philosophical integration of Buddhist thought with 

contemporary Western philosophy of mind. 

Ethical Frameworks 

Develop ethical frameworks for the responsible integration of Buddhist 

practices in clinical and educational settings. 

Interdisciplinary 

Research 

Encourage interdisciplinary collaboration between Buddhist scholars, 

psychologists, and philosophers. 

Explanation and Interpretation: Table 6 offers recommendations for future research based on the 

findings of this study. It suggests potential research areas and directions that can further advance our 

understanding of the intersections between Buddhist philosophy and contemporary philosophy and 

psychology. 

Table 7: Ethical Considerations in Mindfulness Practices 

Ethical 

Consideration Description and Implications 

Informed Consent 

Ensuring that participants in mindfulness programs have a clear understanding 

of the practices and their potential effects. 

Teacher Competence 

The need for qualified and trained mindfulness instructors to guide 

participants safely. 



 

20 
 

Ethical 

Consideration Description and Implications 

Confidentiality 

Safeguarding the privacy and personal experiences of individuals engaging in 

mindfulness practices. 

Potential Harm 

Identifying and mitigating potential adverse effects or psychological 

challenges that may arise during mindfulness practice. 

Cultural Sensitivity 

Acknowledging and respecting cultural differences in the interpretation and 

application of mindfulness. 

Explanation and Interpretation: Table 7 addresses the ethical considerations associated with 

mindfulness practices derived from Buddhist philosophy. It emphasizes the importance of informed 

consent, competent instructors, confidentiality, harm prevention, and cultural sensitivity in the 

responsible implementation of these practices. 

Figure 5: Cross-Cultural Adaptation of Mindfulness Practices 

 

The figure "Cross-Cultural Adaptation of Mindfulness Practices" illustrates the pathway of traditional 

Buddhist practices as they are adapted and integrated into various cultural contexts and applied in 

diverse clinical and wellness settings. The diagram is segmented into three primary categories, each 

represented by a set of circles: 

1. Buddhist Practices: This segment highlights the core practices derived from Buddhist 

philosophy that are central to mindfulness: 

• Mindfulness: The mental state achieved by focusing one's awareness on the present 

moment, while calmly acknowledging and accepting one's feelings, thoughts, and 

bodily sensations. 

• Meditation: A practice where an individual uses a technique to train attention and 

awareness, achieve mental clarity and emotional calmness. 



 

21 
 

• Compassion: Involves empathy and the desire to alleviate others' suffering; it's central 

to Buddhist teachings and mindfulness practices. 

• Self-Inquiry: A critical aspect of Buddhist practice that involves introspection and the 

exploration of one's nature. 

2. Cultural Contexts: This segment illustrates the diverse cultural landscapes into which 

Buddhist mindfulness practices are integrated: 

• Western: Adaptations of mindfulness in Western cultures, often in a secular context, 

focusing on health and well-being. 

• Eastern: Traditional contexts in Asian cultures where mindfulness practices are often 

intertwined with religious and spiritual beliefs. 

• Secular: Mindfulness practices adapted for non-religious or secular contexts, often 

focused on stress reduction and mental health. 

• Religious: Adaptations of mindfulness for various religious contexts, with an emphasis 

on spiritual growth and understanding. 

3. Clinical Applications: This segment denotes the various domains where mindfulness practices 

are applied, demonstrating their versatility: 

• Therapy: Use of mindfulness practices in psychotherapy and counseling settings for 

treating mental health disorders. 

• Wellness Programs: Incorporation of mindfulness in general wellness programs aimed 

at improving physical and mental health. 

• Education: Application of mindfulness practices in educational settings to improve 

focus, behavior, and learning. 

• Corporate Well-being: Integration of mindfulness programs in the workplace to reduce 

stress and enhance productivity. 

This diagram underscores the adaptability of mindfulness practices from their origins in Buddhist 

philosophy to their contemporary applications in diverse cultural and clinical contexts. It showcases the 

universality of these practices in promoting mental health, well-being, and personal growth across 

different cultural landscapes. 

Table 8: Interdisciplinary Collaboration for Advancing Knowledge 

Collaborative Area Potential Collaborators and Objectives 

Buddhist Scholars 

Collaborate to deepen the understanding of Buddhist thought and its 

contemporary relevance. 

Psychologists and 

Neuroscientists 

Partner for empirical research on the psychological and neurological 

effects of Buddhist practices. 

Philosophers 

Engage in philosophical dialogues to explore the intersections between 

Buddhist philosophy and Western philosophy of mind. 



 

22 
 

Collaborative Area Potential Collaborators and Objectives 

Clinical Practitioners 

Work together to develop ethical guidelines for applying Buddhist-

inspired practices in clinical settings. 

Educators 

Collaborate on integrating mindfulness practices into educational 

curricula, focusing on their impact on learning and well-being. 

Explanation and Interpretation: Table 8 outlines potential areas of interdisciplinary collaboration to 

advance knowledge in the field of Buddhist philosophy of mind and consciousness. It suggests ways in 

which scholars, practitioners, and researchers from various disciplines can work together to enrich 

understanding and applications of Buddhist insights. 

5. Discussion: 

In this section, we will analyze and interpret the results presented in the previous sections, focusing on 

how they relate to the research objectives and hypothesis stated in Section 1. We will also discuss the 

implications of these results within the context of Buddhist philosophy of mind and consciousness, 

offering a deeper understanding of the research outcomes. 

Analysis and Interpretation of Results: 

The research objectives set out in Section 1 were designed to explore the contemporary debates and 

theories within the Buddhist philosophy of mind and consciousness. Through a comprehensive 

literature review, thematic coding, comparative analysis, and content synthesis, we have uncovered 

several key findings: 

1. Key Themes in Buddhist Philosophy: The results revealed that Buddhist philosophy of mind 

and consciousness is deeply rooted in key themes such as impermanence, no-self (anatta), 

mindfulness, dependent origination, mental factors (cetasika), and meditation. These themes 

provide a foundational understanding of the nature of consciousness within Buddhist thought. 

2. Historical Evolution: The historical evolution of Buddhist thought on consciousness was 

illustrated, showing how various traditions have refined and expanded upon these key themes 

over time. The comparative analysis highlighted both shared elements and divergences among 

Theravada, Mahayana, and Tibetan Buddhist traditions. 

3. Contemporary Insights: The research demonstrated how Buddhist insights on consciousness 

have found resonance in contemporary philosophy and psychology. Concepts like mindfulness, 

meditation, and the wisdom of no-self have been integrated into these fields, leading to the 

development of new theories and practices. 

4. Challenges and Ethical Considerations: The research also acknowledged the challenges of 

cross-cultural adaptation, subjectivity, scientific validation, and ethical considerations when 

applying Buddhist practices in diverse contexts. 

Implications of the Results: 

The implications of these findings are profound and far-reaching: 

1. Interdisciplinary Dialogue: The research underscores the need for continued interdisciplinary 

dialogue between Buddhist scholars, psychologists, philosophers, and practitioners. This 



 

23 
 

collaboration can lead to a more holistic understanding of consciousness and the responsible 

application of Buddhist insights. 

2. Mindfulness and Well-being: The integration of mindfulness practices into clinical 

psychology and well-being programs has substantial implications for individuals' emotional, 

cognitive, social, and existential well-being. Mindfulness-based interventions have become 

mainstream approaches for mental health treatment. 

3. Ethical Guidelines: The research highlights the importance of developing ethical guidelines 

for the application of Buddhist-inspired practices, ensuring the well-being and privacy of 

individuals engaging in these practices. 

4. Cultural Adaptation: The cross-cultural adaptation of mindfulness practices reflects the 

versatility and adaptability of Buddhist thought, making it accessible and relevant in diverse 

cultural contexts. 

Deeper Understanding of Research Outcomes: 

This research paper has offered a deeper understanding of the intricate interplay between Buddhist 

philosophy of mind and consciousness and contemporary thought: 

• It has elucidated how Buddhist thought challenges reductionist approaches to consciousness 

and offers a holistic understanding of the mind. 

• It has shown that Buddhist philosophy provides a unique perspective on the mind-body 

problem, emphasizing the interconnectedness of consciousness and the physical world. 

• The paper has revealed the distinction between phenomenal consciousness and access 

consciousness in Buddhist thought, contributing to the ongoing debate in philosophy of mind. 

• It has underscored the value of introspection and experiential insight in understanding 

consciousness, complementing empirical neuroscientific methods. 

• The research has also emphasized the importance of compassion, empathy, and ethical 

considerations in the application of Buddhist practices. 

In summary, this study has deepened our understanding of Buddhist philosophy of mind and 

consciousness, highlighting its relevance and challenges in contemporary philosophy and psychology. 

The findings provide a platform for further exploration and collaboration among scholars and 

practitioners, bridging the gap between ancient wisdom and modern understanding of the mind and 

consciousness. 

6. Conclusion: 

In conclusion, this research paper has undertaken a comprehensive exploration of the Buddhist 

philosophy of mind and consciousness, examining contemporary debates, themes, and implications 

within the context of modern philosophy and psychology. The study sought to address the central 

research question: "How does the Buddhist philosophy of mind and consciousness, as articulated in 

traditional and contemporary Buddhist texts and practices, inform and challenge our contemporary 

understanding of consciousness, perception, and self-awareness within the domains of philosophy and 

psychology?". 

The main findings of this research paper can be summarized as follows: 



 

24 
 

Firstly, the study identified key themes within Buddhist philosophy, emphasizing concepts such as 

impermanence, no-self (anatta), mindfulness, dependent origination, and meditation as foundational 

elements in the exploration of consciousness. 

Secondly, through a historical analysis, the research traced the evolution of Buddhist thought on 

consciousness, illustrating the development of these themes across various Buddhist traditions, 

including Theravada, Mahayana, and Tibetan Buddhism. 

Thirdly, the paper showcased the contemporary relevance of Buddhist insights, particularly in the 

integration of mindfulness practices into psychology and the broader implications for individual well-

being, emotional regulation, cognitive enhancement, and social connectedness. 

Furthermore, the research revealed the challenges associated with cross-cultural adaptation, 

subjectivity, scientific validation, and ethical considerations in applying Buddhist-inspired practices in 

diverse contexts. 

As for the research question, this study successfully addressed the central inquiry, shedding light on the 

intricate interplay between Buddhist thought and contemporary philosophy and psychology. It provided 

a nuanced understanding of how Buddhist philosophy challenges and complements modern paradigms 

of consciousness. 

In terms of the hypothesis, while this research did not set out with a specific hypothesis, it is evident 

that the findings support the idea that Buddhist philosophy offers unique insights into mind and 

consciousness that are relevant and influential in contemporary philosophy and psychology. 

The broader implications of this research are significant. It underscores the relevance of ancient 

wisdom, such as Buddhist philosophy, in informing and challenging modern thought. It highlights the 

potential for interdisciplinary collaboration between scholars, practitioners, and researchers to further 

enrich our understanding of consciousness and its applications in various fields. 

Moreover, this research paper emphasizes the importance of ethical guidelines and cultural sensitivity 

when integrating Buddhist practices, serving as a reminder that the responsible application of such 

practices is essential to ensuring the well-being of individuals in diverse cultural and clinical contexts. 

In conclusion, the study contributes to the ongoing discourse on consciousness, perception, and self-

awareness, offering a bridge between the ancient wisdom of Buddhist philosophy and contemporary 

philosophy and psychology. It invites further exploration and collaboration in the pursuit of a deeper 

understanding of the human mind and consciousness. 

References: 

1. Bodhi, B. (2000). Consciousness and its transformations in Buddhist thought. In W. G. Runciman (Ed.), Identity: 

Personal and Socio-Cultural (pp. 41-58). Cambridge University Press. 

2. Varela, F. (1997). The science of the Buddha: Mind, consciousness, and ethics. In G. Watson & D. Batchelor (Eds.), 

The Psychology of Awakening: Buddhism, Science, and Our Day-to-Day Lives (pp. 59-80). Weiser Books. 

3. Wallace, A. (2006). Contemplative science: Where Buddhism and neuroscience converge. Columbia University 

Press. 

4. Siderits, M. (2003). Buddhism as philosophy: An introduction. Ashgate. 

5. Thompson, E. (2015). Waking, dreaming, being: New light on the self and consciousness from neuroscience, 

meditation, and philosophy. Columbia University Press. 

6. Jayatilleke, K. N. (1963). Early Buddhist theory of knowledge. George Allen & Unwin Ltd. 



 

25 
 

7. Gethin, R. (1998). Foundations of Buddhism. Oxford University Press. 

8. Dunne, J. (2011). Toward an understanding of non-dual mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 71-88. 

9. Austin, J. (1998). Zen and the brain: Toward an understanding of meditation and consciousness. MIT Press. 

10. Ricard, M. (2017). Altruism: The Power of Compassion to Change Yourself and the World. Little, Brown and 

Company. 

11. Tanaka, K. (2009). The dawn of Chinese Buddhist consciousness: Zen, Ch'an, and the historical self in the early and 

middle Ch'ing. University of Hawaii Press. 

12. Wallace, B. (2018). The science of mindfulness. The American Psychologist, 73(7), 890-895. 

13. Austin, J. (2009). Selfless insight: Zen and the meditative transformations of consciousness. MIT Press. 

14. Kabat-Zinn, J. (1990). Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Body and Mind to Face Stress, Pain, and 

Illness. Bantam. 

15. Lutz, A., Dunne, J. D., & Davidson, R. J. (2007). Meditation and the neuroscience of consciousness: An introduction. 

In P. D. Zelazo, M. Moscovitch, & E. Thompson (Eds.), The Cambridge Handbook of Consciousness (pp. 499-555). 

Cambridge University Press. 

16. Nyanaponika Thera. (2010). Abhidhamma Studies: Buddhist Explorations of Consciousness and Time. Wisdom 

Publications. 

17. Dreyfus, G. (2011). Is mindfulness present-centered and non-judgmental? A discussion of the cognitive dimensions 

of mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 41-54. 

18. Lutz, A., & Thompson, E. (2003). Neurophenomenology: Integrating subjective experience and brain dynamics in 

the neuroscience of consciousness. Journal of Consciousness Studies, 10(9-10), 31-52. 

19. McMahan, D. L. (2008). The making of Buddhist modernism. Oxford University Press. 

20. Pagnoni, G., Cekic, M., & Guo, Y. (2008). Thinking about not-thinking: Neural correlates of conceptual processing 

during Zen meditation. PLoS ONE, 3(9), e3083. 

21. Shear, J. (2006). The experiential turn: James and Dewey on art and experience. Journal of Speculative Philosophy, 

20(2), 129-151. 

22. Velmans, M. (2000). Understanding consciousness. Routledge. 

23. Wittmann, M., & Schmidt, S. (2014). Mindfulness meditation and the experience of time. In Z. V. Segal, C. T. Shaver, 

& T. Z. Sumitsuji (Eds.), Mindfulness and the Therapeutic Relationship (pp. 59-70). Guilford Press. 

24. Zelazo, P. D., Moscovitch, M., & Thompson, E. (Eds.). (2007). The Cambridge Handbook of Consciousness. 

Cambridge University Press. 

 

 



 

26 
 

अध्याय-03 
Book Review : TEARING DOWN THE ARYAN INVASION THEORY 

 

Dr. Shiv Sastry's groundbreaking book, "Tearing Down the Aryan Invasion Theory," is 

a seminal work that challenges the entrenched falsehoods surrounding India's ancient history 

with unprecedented rigor and precision. "The AIT (Aryan Invasion Theory) is a product of 

colonial historiography, designed to undermine India's cultural and national identity" (Sastry, 

2020, p. 15). With meticulous research and razor-sharp analysis, he dismantles the Aryan 

Invasion Theory (AIT), exposing its inherent flaws and sinister motivations with a level of 

detail and expertise that is unparalleled in the field. By doing so, he restores the integrity of 

Indian history and culture, liberating it from the shackles of colonial and Eurocentric 

distortions. 

He approaches the subject with a comprehensive and multidisciplinary methodology, 

incorporating historical records, archaeological findings, linguistic analysis, and cultural 

studies in a richly textured and nuanced narrative that spans thousands of years and multiple 

continents."The Mittani Empire's connections with the Vedic Indians are a testament to the 

cultural and linguistic exchange between ancient civilizations, debunking the AIT's central 

claim" (Sastry, 2020, p. 102). He expertly examines the Mittani Empire, a ancient kingdom that 

flourished in the Near East, and reveals its deep connections with the Vedic Indians through a 

meticulous analysis of linguistic, cultural, and historical data that sheds new light on the 

complex web of relationships between ancient civilizations. His research uncovers the shared 

cultural and linguistic heritage between the Mittani and Vedic Indians, further undermining the 

AIT's central claim and establishing a new paradigm for understanding India's ancient history 

that is grounded in empirical evidence and scholarly rigor. 

The book is divided into several chapters, each tackling a specific aspect of the AIT 

with meticulous care and attention to detail that is characteristic of a true scholar. He critically 

evaluates the works of colonial-era scholars, exposing their biases and methodological flaws 

with a level of precision that is both devastating and illuminating, revealing the ways in which 

they distorted and manipulated historical data to serve their own ideological agendas. He also 

Aryan  

Sri Guru Tegh Bahadur Khalsa 

College, University of Delhi  

49aryansharma@gmail.com 

9596875477 



 

27 
 

presents a wealth of evidence from Indian texts, such as the Vedas and the Mahabharata, to 

demonstrate the continuity of Indian culture and civilization with a level of erudition and 

expertise that is truly remarkable, showcasing his mastery of ancient languages and literary 

traditions. 

His work has far-reaching implications for our understanding of Indian history, culture, 

and identity, challenging the dominant narrative of Indian history that has been shaped by 

colonial and Eurocentric perspectives and offering a bold new vision of India's past that is 

grounded in indigenous sources and perspectives. “The AIT's reliance on unverifiable sources 

and unsubstantiated claims has led to a flawed narrative that has been perpetuated for centuries" 

(Sastry, 2020, p. 123). By presenting complex ideas in an accessible manner, he empowers 

citizens to reclaim their heritage and challenge the prevailing discourse with a level of 

confidence and authority that is truly inspiring, opening up new possibilities for cultural 

renewal and historical reclamation. His work also opens up new avenues for research and 

inquiry, inviting scholars to explore the rich and complex history of India with fresh 

perspectives and new insights that can help to shed light on some of the biggest puzzles and 

mysteries of Indian history. 

In conclusion, Dr. Sastry's magnum opus is a tour de force that shatters the shackles of 

colonial historiography and liberates Indian history from the grip of Eurocentric distortions. 

With meticulous research, razor-sharp analysis, and a commitment to intellectual honesty, he 

has created a masterpiece that will be remembered for generations to come. His work is a 

testament to the power of research and the importance of challenging dominant narratives. It is 

a clarion call to scholars, citizens, and policymakers to reexamine their assumptions about 

Indian history and culture and to embrace a new paradigm that is grounded in empirical 

evidence and indigenous perspectives. As we move forward, it is essential to build upon Dr. 

Sastry's research, continuing to uncover the truth about India's past and its contributions to 

human civilization. By doing so, we can create a brighter future for ourselves and for 

generations to come. "The cultural and linguistic heritage of the Indian subcontinent is a rich 

tapestry that cannot be reduced to simplistic theories of invasion and migration" (Sastry, 2020, 

p. 156). 

Recent DNA reports have further validated Dr. Sastry's findings, revealing genetic 

continuity between ancient and modern Indians and debunking the AIT's central claim. A 2020 

study published in the journal "Cell" found no evidence of large-scale migration into India 

during the supposed Aryan invasion period. Another study published in "Science" in 2022 

confirmed the genetic continuity of Indian populations over thousands of years. These findings 

underscore the significance of Dr. Sastry's work and its implications for our understanding of 

Indian history and identity. 



 

28 
 

अध्याय-04  

टिप्पणी: स्वतंत्रता में ततं्र किसिा?   

 भारत के स्वर्णि म साल कहे जाने वाले वर्ष 1947 
में हमे स्वतंत्रता प्राप्त हुई और तबसे इस अवसर को मनाया 
जाता है परंतु साधारण भार्ा व्याकरण से समझे तो ‘स्व’ का 

अर्ष है ‘स्वय’ं और तंत्र का अर्ष है वववध अर्वा प्रणाली। 

 क्या आजाद भारत में 'भारत में उपजा तंत्र' है? 

क्या आज चलन ेवाली वववध एवं प्रणाली भारत से शरुू हुई? 
उत्तर नहीं में होगा। इनके उत्पन्न वबिं दु को समझना इतना 
आवश्यक क्यों है? क्यों र्जन्होंने हमें उपननवेश बनाया उन्हीं 

की व्यवस्थाओं में इतनी आस्था? और इसके प्रभाव को 
समझाने के र्लए उदाहरणस्वरूप ये समझे के आजादी के 
बाद के भारत में कई अवधकारी विटिश र्।े मानससक 
औपननवेर्शकता से ननदान के र्लये ये समझना आवश्यक 
है। 

 यूरोप में उत्पन्न इन तमाम व्यवस्थाओं, चाहे वो 

उदारवाद, मार्क्षवाद, पूंजीवाद  अर्वा साम्यवाद हो, सभी 
में प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप से पश्चिमी आत्मा शावमल है और 

इन सभी के भीतर उनकी संसृ्कनत, परं् एवं परंपराओं की 
छवव वमलती है। 

 आज सृनि के सामने सबसे बडे संकिों में से एक 
पयाषवरण संकि है परंत ुइसकी मलू वजह क्या है ? जब 
यही उदारवादी पूंजीवाद को जन्म देता है तो आगे चलकर 
यही पूंजीवाद उपभोगवाद का पयाषय बनता है और इसी 

उपभोगवाद की अगली श्ृंखला में अत्यवधक उपभोग का 
और्चत्य ठहराने के र्लए उपयोनगतावाद को जन्म देता है 

जहां अच्छा बरुा सब सुख (pleasure) और दुख (pain) 
से तय होता है अतंतः पररणामस्वरूप प्रकृनत का नकतना ही 
दोहन नकया जा सकता है केवल अपने सुख के र्लए और 
यटद आस पास के संसाधन कम हो जाये तो दूसरे देशों पर 
आक्रमण कर उन्हें गुलाम बनाया जा सकता है और उनके 
संसाधनों का दोहन नकया जा सकता ह।ै  

 इस पूरी श्ृंखला की मूल वजह ये मानससकता है 
र्जसने अलग अलग धरणाओ को जन्म टदया। जैसा र्चिं तनों 
में माना जाता है नक उदारवादी ववचारधारा के ख़िलाफ़ 
मार्क्षवाद आया तो क्या ये पश्चिमी संस्कारों से मकु्त हो 
गया? कदानप नहीं। जैसा हम देखत ेहै नक मार्क्षवाद का 

उद्देश्य क्या है? एक ऐसी क्रानंत र्जसमें मार्क्ष द्वारा 
पररभानर्त तर्ाकसर्त सवषहारा का शासन होगा परंतु नकस 

र्लये? उन संसाधनों का दोहन करने के र्लए र्जनका दोहन 
अबतक पूूँजीवादी करत ेआये है। दोनों ववचारधारा के गभष में 
कोई मूल अंतर नहीं है। तो हम पाते हैं नक जैसे पूजंीवाद 
उपननवेशवाद को जन्म देता है वैसे ही मार्क्षवाद के प्रबल 
समर्षक क्रानंत के नाम पर दूसरे देशों में क़ब्जा, और 
तख्तापलि कर अपनी कठपतुली सरकार बैठने में ववश्वास 
करते है। 

वैभव 
परास्नातक, राजनीतत तवज्ञान तवभाग, 
तिल्ली तवश्वतवद्यालय, तिल्ली 
9811261754  
Vaibhavkushwaha722@gmail.com 



 

29 
 

 दोनों बडी धरणाय ेआज ना ससफ़ष ववश्व में बल्कि 
भारत में भी प्रबल है और आियषजनक रूप से हम अंधा 
अनुकरण कर रहे है और दोनों की प्रबल ववचारधारा जान े
अनजाने रूप से ना केवल पश्चिमी र्चिं तन से प्रभाववत है 
बल्कि पंर् से भी प्रभाववत है क्योंनक पश्चिमी र्चिं तन एवं दशषन 
दोनों ही वहाूँ प्रबल परं् की मूल र्शक्षाओं से प्रभाववत है। 
निर चाहे वो दूसरे ववचार को बदाषश्त ना करने की क्षमता 
हो अर्वा नभन्न ववचार रखने पर िाूँसी देने का प्रावधान। य े
प्रबल पंर् की र्शक्षाएूँ ही है जो ससखलाती है नक तमाम 
कायनात में मौजूद वस्तुयें आपके भोग ववलास के र्लए 
आपके ईश्वर ने बनायी है और इस कारण से वहाूँ उपजी 
तमाम ववचारधाराओ में मौन रूप से ही सही ये ननटहत ह।ै 

 र्जन ववर्श्वद्यालयों में इन ववचारधाराओ को 
पढाया जाता है उनका आगमन भारत में पािात्य संसृ्कनत के 
सार् आना हुआ। यटद यहाूँ भी पाये तो यहाूँ र्शक्षकों द्वारा 
उपयोग नकया जाने वाला पोनियम एक पश्चिमी इनतहास 
बताता है क्यूकी य ेचचष के पादररयों द्वारा इस्तेमाल नकया 
जाता र्ा जोनक सत्ता का प्रतीक माना जाता र्ा 

 ये सभी कुछ छोिी ननशाननयाूँ है परंतु महत्व बडा 
है र्जसे बताने का उदे्दश्य ना तो उन्हें दूनर्त नजरों से देखना 
है ना ही नीचा टदखाना अनपतु य े समझाना है नक दैननक 

कायों में, जीवन के आम कायों हम ये समझ सके नक चीजो 
का उत्पन्न वबिं दु क्या है। यह समझना इसर्लए आवश्यक है 
नक उत्पन्न समझे वबना हम उद्देश्य व महत्व नहीं समझ सकत े
जोनक महत्वपूणष है। 

 

 


	000
	01
	02
	03
	04

